www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - La vostra voce 17/02/12

Chiese, potere e dolore: I'importanza di uno sguardo storico

obiettivo
Prof.ssa Alessandra Graziottin
Direttore del Centro di Ginecologia e Sessuologia Medica H. San Raffaele Resnati, Milano

"Gentile collega, ho letto con stupore il suo articolo su "Il ritorno della religione a Mosca”,
pubblicato sul Gazzettino dello scorso 23 gennaio [e ripreso il 30 gennaio sul sito
alessandragraziottin.it con il titolo “La forza dello spirito vince su tutto”, N.d.R.]. La leggo
spesso con interesse e notevole ammirazione. Questa volta pero lei si abbandona a una risentita
prosa emotivamente partigiana, sbagliando secondo il mio parere lindirizzo delle accuse. La
Chiesa ortodossa in Russia era il massimo contrafforte del regime zarista responsabile di
un’ingiustificata e inutile guerra (1914-18). La Chiesa ortodossa vi partecipo, come del resto la
Chiesa cattolica, con gli ufficiali cappellani militari, che ne garantivano la legittimita sul terreno
rispetto al succube, ignorante soldato “carne da cannone”. Fu una guerra condotta con mezzi
industriali, una guerra di trincea nel fango, nel freddo, nel sangue. Le truppe scelte dei
belligeranti europei, i cosacchi in Russia, sparavano sui propri fanti per indurli all’assalto contro
le mitraglie. Nel 2000 la Chiesa ortodossa russa ha canonizzato lo zar Nicola II e la sua famiglia
come “martiri”. I rampolli erano pronti per l'eventuale restaurazione. Non erano martiri i milioni
di caduti per volere dei Romanov, e non lo erano i milioni dei loro orfani? Considero le Chiese
responsabili di collaborazionismo, e talora di complicita, con tutti quei governanti che
provocarono le guerre tra interi popoli innocenti. La ribellione dei soldati russi al fronte, che
partori poi il comunismo, si trovo di fronte i militaristi parafascisti zaristi con i loro preti
ortodossi, che la guerra la volevano continuare. Nella guerra civile successiva (1918-20) i
rivoluzionari vennero tutti fucilati per “altro tradimento contro la patria e la religione ortodossa”.
Anche in Europa i cattolici e i protestanti si erano compromessi partecipando alle fucilazioni... La
Chiesa romana, nel 1933, ordino al cattolico Kaas, presidente del Zentrumpartei, di far votare
per Hitler in cambio del Vicecancellierato al cattolico Von Papen. Costui, assieme al Card.
Eugenio Pacelli, firmo il Concordato [tedesco, N.d.R.], in cui si ordinava ai Vescovi di giurare
fedelta al Reich. I Vescovi tedeschi indissero tridui e messe per la vittoria dei “crociati” nel 1940
contro I'URSS. Quanto alle icone russe, io ne vedo a migliaia profanate dai commercianti, che la
domenica pullulano in prima fila a messa. (..) Quanto a cio che lei chiama "“anima” e
“spiritualita” dei popoli, sono emozioni infantili indotte nella prima infanzia, in modo da essere
evocabili emotivamente ai fini della conservazione e dell'obbedienza, obiettivo per la quale le
Chiese furono inventate e finanziate da chi vuole il potere. La Chiesa ortodossa fece guerra agli
ammutinati rivoluzionari che avevano abbandonato il massacro della grande guerra. Le Chiese
fecero guerra al comunismo. Chi fa guerra si aspetti guerra. Chi é causa del suo mal, pianga se
stesso”.

M.R., medico

© 2012 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 1



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - La vostra voce 17/02/12
Chiese, potere e dolore: l'importanza di uno sguardo storico obiettivo

Gentile Collega, la ringrazio per le annotazioni, che riprendo su questo sito perché mi consentono
di parlare delle inaudite sofferenze che colpiscono i “piccoli”, ossia coloro la storia non la fanno
ma la subiscono, soprattutto nelle situazioni di guerra, di persecuzione e di genocidio: un tema
toccato anche in altri numerosi articoli della sezione "Il dolore e la cultura”.

La sua critica alle connivenze fra le Chiese e i poteri politici contiene senz’altro una parte di
verita. E’ vero, per esempio, che le diverse Chiese Ortodosse, caratterizzate da uno spiccato
nazionalismo, hanno talvolta favorito le tensioni anziché combatterle in nome del Vangelo. E’
vero che a volte, anche in tempi recenti, la Chiesa Cattolica si € compromessa con regimi
autoritari espressi dalle classi dominanti. Ed & purtroppo vero che parte della Chiesa Evangelica
tedesca appoggio il nazionalsocialismo.

Ma € altrettanto vero che, in ogni tempo, gli uomini piu coerenti e coraggiosi di queste Chiese
hanno saputo andare controcorrente anche rispetto agli orientamenti delle gerarchie, pagando di
persona la loro critica radicale alla violenza. Due esempi soltanto, fra quelli piu noti anche nel
nostro Paese: Oscar Romero, arcivescovo di San Salvador, ucciso durante la Messa per
I'opposizione al regime militare appoggiato dalle oligarchie latifondiste; e Dietrich Bonhoeffer,
figura tra le piu rappresentative della Chiesa Confessante - la Bekennende Kirche, opposta alla
Chiesa Evangelica ufficiale (Deutschen Christen) compromessa con il regime - imprigionato
nell’aprile del 1943 e impiccato nel campo di concentramento di Flossenbliirg il 9 aprile 1945.

Di converso, l'opposizione degli rivoluzionari russi al massacro della Prima guerra mondiale non
puo farci dimenticare le stragi che a loro volta, raggiunto il potere, inflissero alla Chiesa
Ortodossa, e a milioni di uomini e donne innocenti, nei lunghi anni della dittatura sovietica. Per
restare al periodo antecedente il secondo conflitto mondiale: prima del 1917, la comunita
ortodossa russa contava circa 100.000 monaci e oltre 110.000 preti diocesani: di essi oltre
130.000 vennero fucilati tra il 1917 e il 1941; subirono la stessa sorte 250 vescovi, dei 300
esistenti nel 1917, mentre i pochi sopravvissuti furono sottoposti ad arresti e detenzioni nelle
carceri e nei campi di concentramento (fonte: Russia Cristiana).

Di fronte a tante crudelta inflitte ai deboli di entrambe le parti, concludere che “chi & causa del
suo mal, pianga se stesso” & un’affermazione ideologicamente unilaterale e, mi sembra, carente
di sensibilita umana nei confronti della spaventosa sofferenza che le persone piu semplici e
indifese hanno patito, indipendentemente dalla fede o dall'appartenenza rivoluzionaria. Cio che
questi fatti devono insegnare, semmai, € che la dimensione del male che ci abita € davvero
insondabile, e pud potenzialmente pervertire anche le istanze umane piu giuste e piu profonde.
Vengo ora, brevemente, all’articolo che ha stimolato le sue riflessioni. Niente affatto risentito, né
emotivamente partigiano, ma pacatissimo, e semmai venato di una nota di meditata amarezza,
voleva trasmettere il senso di due aspetti per me essenziali:

a) il dolore profondo, devastante, assoluto di quella anziana donna a veder distrutte non solo le
icone, ma il centro di fede e di consolazione del suo mondo - al di la delle collusioni dei vertici
della Chiesa Ortodossa col potere zarista di allora;

b) I'importanza di poter vedere - e mostrare ai piu giovani - filmati storici, per trasmettere nel
modo piu diretto e vero possibile la complessita drammatica di molti eventi che hanno segnato il
secolo scorso.

Credo che questi documenti siano straordinari per impatto comunicativo, densita emotiva e
profondita simbolica: per me sono indimenticabili. E penso sarebbero utili e preziosi strumenti di

© 2012 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 2



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - La vostra voce 17/02/12
Chiese, potere e dolore: lI'importanza di uno sguardo storico obiettivo

riflessione anche per molti studenti, soprattutto perché insegnano che, di fronte al dolore
innocente, diventa difficile esprimere giudizi storici netti e mantenere una lettura dei fatti in cui il
bene sta tutto da una parte, e il male tutto dall’altra.

Questo era il senso dell’articolo, al di la delle oggettive e gravi complicita che spesso i sistemi
religiosi hanno avuto, e hanno tuttora, con i poteri dominanti.

Quanto alla sua ultima tesi, che la spiritualita dei popoli sia una sorta di imprinting infantile
finalizzato all’asservimento, credo che operi - ancora una volta - una semplificazione a senso
unico e non renda giustizia al peso delle istanze spirituali che, nel corso dei millenni, hanno
spinto tante persone intelligenti e di animo generoso ad “essere chiesa”: ma questo tema
richiederebbe ben altra ampiezza di sviluppo. La rimando comunque ai numerosi articoli presenti
su questo sito nella sezione “II dolore e la spiritualita”, in cui si cerca di testimoniare — con pieno
rispetto per chi operi scelte laiche o agnostiche - che, se le religioni talvolta soggiogano le
persone, la fede vera pu0 aiutarle a fare della vita un cammino ricco di umanita e comprensione.
Non ultimo, da medico laico quale sono, mi sento crescentemente interessata a studiare quanto
la fede possa determinare modificazioni neurochimiche (aumento dell’attivita nell’area
dopaminergica, serotoninergica e opiatergica per esempio) che possono tradursi in una maggiore
capacita di affrontare le avversita fisiche, come le malattie, e psichiche dell’esistenza. Il dolore
che ho visto negli occhi e nel comportamento di quell’anziana donna, di fronte alla devastazione
della chiesa e al rogo delle icone, mi ha fatto guardare con molto piu rispetto e attenzione alla
profondita delle risonanze, anche biologiche, oltre che psichiche, che la fede pud evocare in
ognuno.

E’ questo sentimento di rispetto e di commozione, di fronte a un dolore devastante e
irreparabile, che ho desiderato condividere: da laica che cerca di non avere pre-giudizi.
Cordialmente,

Alessandra Graziottin

© 2012 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 3



