www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 04/12/13

Religione e dolore: quando la violenza viene in nome di Dio
Tratto da: Enzo Bianchi, Quando la violenza viene in nome di Dio, La Stampa, 22 novembre 2013

Si ringrazia I’Autore per la gentile concessione

Guida alla lettura

In questo breve articolo Enzo Bianchi, priore di Bose, tratta del rapporto sottile e pericoloso che si
puo instaurare fra cristianesimo e violenza: un nesso quasi inevitabile quando la ricerca della verita
si trasmuta in certezza della verita; quando si assolutizzano le immagini di Dio, sempre parziali e
relative; quando ci si rifiuta di lasciarsi giudicare dalla storia e dal vangelo.

Le conseguenze con cui facilmente si perverte I'idea stessa di Dio si giocano sul piano dei grandi
eventi, come nelle piccole vicende di ogni giorno: & cosi che la croce, segno inequivocabile del Dio
di Gesu Cristo, «un Dio che non solo non € violento, ma che non si difende», & potuta diventare «il
segno dei crociati e di tutti coloro che I’hanno impugnata come una spada». Ma €& altrettanto cosi
che, in nome della croce, si & potuto e si pud dare spazio a una violenza quotidiana fatta di «gesti,
parole, silenzi, emarginazioni, umiliazioni, veti» che procurano sofferenza e dolore: Bianchi non lo
dice, ma noi pensiamo ai tanti “dottori della legge” che caricano uomini e donne di pesi
insopportabili, che loro «non toccano nemmeno con un dito» (cfr. Luca 11,46).

La chiave per uscire da questa logica vecchia di secoli, eppure attualissima, sta secondo Bianchi
nella capacita di ricordare come la salvezza cristiana non sia «rimozione della violenza né
esenzione dalla violenza, ma assunzione e traversamento della stessa, compiuti pero dalla parte
delle vittime e non degli aguzzini». E' questo il salto di qualita decisivo, che fra l'altro pone al
riparo da insidiose velleita di redenzione del mondo. Solo la faticosa, quotidiana e sempre
rinnovata imitazione di Gesu di Nazareth, «vittima della violenza ingiusta, della violenza fisica,
della violenza religiosa, della violenza politica, della violenza verbale, della derisione, della
calunnia, del disprezzo» puo fornire al cristiano - e anche al non credente nella misura in cui
I'esempio di Cristo esprima un‘etica umana prima che religiosa - |'antidoto per non diventare a

propria volta violento nelle idee e nelle relazioni.

Esiste un rapporto cruciale tra la violenza e l'altro. Solo un radicale rinnovamento nella
comprensione della “verita” pud aiutare a vedere nell’altro — nel diverso da me per cultura,
religione, etnia, etica — non qualcuno da demonizzare, escludere o convertire, ma qualcuno con
cui entrare in relazione per conoscerlo, per dialogare e apprendere da lui, per discernere quei
semi del Logos che un’antichissima dottrina cristiana dice diffusi in ogni essere umano e in ogni
cultura e tradizione religiosa. Il Dio rivelato da Gesu Cristo non & forse il Dio che ha creato ogni
essere umano a sua immagine e somiglianza? L'altro, allora, & occasione di comunione, non
di esclusione. Il vangelo ci critica e ci giudica quando - come € avvenuto a piu riprese anche
nella storia cristiana - ci costruiamo noi stessi il nemico mutando l‘alterita in occasione di
inimicizia.

Si pensi a quella trasformazione di un’alterita parziale in alterita assoluta che ¢ alla radice della
“creazione” dell’eretico e della sua demonizzazione che lo rende un nemico da condannare,

© 2013 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 1



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 04/12/13
Religione e dolore: quando la violenza viene in nome di Dio

estirpare, eliminare. Il cristiano dovrebbe rimettersi, nella valutazione della violenza esercitata in
nome di Dio dai cristiani nella storia, a quei due giudici che sono il vangelo eterno e la storia.
Anche nel ripensamento critico del proprio passato in atto nella chiesa cattolica a partire da papa
Giovanni, piu che lasciarsi andare a giudizi sommari e astorici o a frettolosi “mea culpa” e
attestazioni di rincrescimento - in realta piu simili a tentativi di rimozione che non autentiche
assunzioni di responsabilita — occorre immettersi anzitutto nella faticosa e lunga opera della
conoscenza storica. Questa ¢ il primo antidoto per superare quelle che oggi ci appaiono come
laceranti e insopportabili contraddizioni di ideali e comportamenti evangelici.

Ma vale la pena interrogarsi anche su un altro elemento: le rappresentazioni, le immagini di Dio
che guidano la fede dei singoli e delle chiese. Le immagini violente di Dio, presenti anche nella
Bibbia, significano forse di per sé una divinizzazione della violenza stessa? In realta, la riduzione
di Dio alle sue immagini diviene immediatamente una riduzione a idolo. Vale per le immagini di
Dio quanto possiamo applicare alle definizioni della verita: esse non possono esaurire la realta a
cui si riferiscono e di cui sono riflessi, indicatori, approssimazioni. In questo senso occorrerebbe
saper sempre cogliere la relativita di ogni immagine di Dio e il suo necessario
superamento. E occorrerebbe vedere nella croce il simbolo su cui devono infrangersi tutte le
immagini del Dio cristiano. Proprio perché sulla croce non si ha la proiezione di un‘immagine
umana del divino, ma un uomo che & I'immagine stessa di Dio e racconta Dio. E si tratta di un
uomo sofferente, di una vittima della violenza: della violenza ingiusta, della violenza fisica, della
violenza religiosa, della violenza politica, della violenza verbale, della derisione, della calunnia,
del disprezzo... E' importante che al cuore della fede cristiana vi sia una storia di
passione e di morte cruenta, cioé una storia di violenza. La violenza, ha scritto Paul
Ricoeur, € “di sempre e di ogni luogo” e la salvezza cristiana non & rimozione della violenza né
esenzione dalla violenza, ma assunzione e traversamento della stessa, compiuti pero dalla
parte delle vittime e non degli aguzzini. Sulla croce c’e stata |'epifania del Dio di Gesu Cristo,
un Dio “al contrario” rispetto alle immagini tradizionali di Dio nelle religioni: non solo il Dio
cristiano non & un Dio violento, ma & un Dio che non si difende.

E’ ben vero che anche la croce si € rivelata nella storia un‘immagine ambigua, designando da un
lato il condannato a morte, i cristiani segnati dalla croce che hanno preferito farsi martirizzare
piuttosto che usare violenza, e dall’altra finendo per apparire sui labari delle legioni di
Costantino, divenendo il segno dei crociati e di tutti coloro che I'hanno impugnata come una
spada, non portata come lo strumento della propria esecuzione. Ma questo ci rivela la
perversione possibile di ogni immagine - anche della piu inequivocabile — se scissa da quello
Spirito che € cid che veramente deve essere recepito perché si possa vivere la fedelta al vangelo
nelle diverse situazioni storiche.

Inoltre, senza evocare i grandi problemi solitamente connessi al rapporto fra religione e violenza
- la violenza e il sacro, il problema delle implicanze politiche del monoteismo, le teorizzazioni
circa la guerra “giusta” o “santa”... - la luce che viene dallo Spirito e dalla parola della croce
illumina e smaschera una dimensione della violenza molto piu quotidiana, e certo meno
clamorosa, costituita da gesti, parole, silenzi, difetti di comunicazione, emarginazioni, creazione
di clima di paura, umiliazioni inflitte, veti, e soprattutto quella mancanza di franchezza, di
sincerita, di chiarezza che impediscono di vivere la chiesa come comunita fraterna e che ne
forniscono non un volto materno che ispira confidenza, ma un volto spersonalizzato che incute

© 2013 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 2



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 04/12/13
Religione e dolore: quando la violenza viene in nome di Dio

timore.

Tutto questo ci ricorda che la rivelazione biblica si preoccupa del cuore umano e cerca di renderlo
nonviolento. Perché & dal cuore che escono le intenzioni violente e omicide, le prevaricazioni e i
soprusi. Ed € il cuore che, evangelizzato, pud conoscere la beatitudine della mitezza. Cioé la
partecipazione per fede alla prassi del Messia mite e dolce, umile e nonviolento: prassi che e di
per sé preannuncio e profezia del regno di Dio, un regno di pace universale, e lo & al cuore
stesso della nostra umanita e delle societa in cui viviamo e che siamo chiamati a umanizzare.

Biografia

Enzo Bianchi nasce a Castel Boglione, in provincia di Asti, il 3 marzo 1943. Dopo gli studi alla
facolta di Economia e Commercio dell’Universita di Torino, nel 1965 si reca a Bose, una frazione
abbandonata del comune di Magnano sulla Serra di Ivrea, con l'intenzione di dare inizio a una
comunita monastica. Raggiunto nel 1968 dai primi fratelli e sorelle, scrive la regola della comunita.
E tuttora priore della comunita, che conta un’ottantina di membri tra fratelli e sorelle di sei diverse
nazionalita ed & presente, oltre che a Bose, anche a Gerusalemme (Israele) e Ostuni (Brindisi).

E’ membro dell’Académie Internationale des Sciences Religieuses (Bruxelles) e dell’International
Council of Christians and Jews (Londra).

Fin dallinizio della sua esperienza monastica, Enzo Bianchi ha coniugato la vita di preghiera e di
lavoro in monastero con un’intensa attivita di predicazione e di studio e ricerca biblico-teologica
che I'ha portato a tenere lezioni, conferenze e corsi in Italia e all’estero (Canada, Giappone,
Indonesia, Hong Kong, Bangladesh, Repubblica Democratica del Congo ex-Zaire, Ruanda, Burundi,
Etiopia, Algeria, Egitto, Libano, Israele, Portogallo, Spagna, Francia, Belgio, Paesi Bassi, Svizzera,
Germania, Ungheria, Romania, Grecia, Turchia), e a pubblicare un consistente numero di libri e di
articoli su riviste specializzate, italiane ed estere (Collectanea Cisterciensia, Vie consacrée, La Vie
Spirituelle, Cistercium, American Benedictine Review).

E’ opinionista e recensore per i quotidiani La Stampa e Avvenire, membro del comitato scientifico
del mensile Luoghi dell'infinito, titolare di una rubrica fissa su Famiglia Cristiana, collaboratore e
consulente per il programma “Uomini e profeti” di Radiotre. Fa inoltre parte della redazione della
rivista teologica internazionale “Concilium” e della redazione della rivista biblica “Parola Spirito e
Vita”, di cui e stato direttore fino al 2005.

Nel 2009 ha ricevuto il "Premio Cesare Pavese” e il "Premio Cesare Angelini” per il libro “II pane di
ieri”.

Ha partecipato come “esperto” nominato da Benedetto XVI ai Sinodi dei vescovi sulla “Parola di
Dio” (ottobre 2008) e sulla “Nuova evangelizzazione per la trasmissione della fede cristiana”
(ottobre 2012).

© 2013 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 3



