
www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitÃ  09/11/11

La sofferenza della natura, responsabilità di tutti
Tratto da:

Enzo Bianchi, Forme e profumi che parlano all'io, La Stampa, 24 settembre 2011

Si ringrazia l’Autore per la gentile concessione

Guida alla lettura

Questo articolo di Enzo Bianchi, priore della Comunità Monastica di Bose, ha un taglio diverso da

quelli che solitamente proponiamo nella nostra rubrica. Esso infatti non parla della sofferenza che

sperimentiamo nella vita, ma del dolore globale, ecologico che la nostra civiltà infligge alla terra da

cui veniamo, grazie alla quale viviamo e a cui tutti dobbiamo ritornare: il dolore degli animali

asserviti e maltrattati, delle piante soffocate dal cemento, dei mari e dei fiumi lordati, delle

campagne abbandonate, o sfruttate senza discernimento. Non solo noi, infatti, soffriamo! E d’altra

parte, quel dolore universale si ritorce poi contro noi stessi: innanzitutto perché lo stress, la

solitudine e certe patologie sono il prezzo che paghiamo per il male inflitto alla natura; e poi

perché una gestione puramente mercantile dell’ambiente finisce per creare inedite e drammatiche

forme di povertà, laddove un tempo la vita – pur nelle ristrettezze materiali – fioriva con sapienza

e nell’armonia.

Ma la straordinaria qualità dell’articolo non sta solo nella forza profetica con cui ci pone di fronte

alle nostre responsabilità nei confronti del mondo. Essa promana anche da altri due elementi,

meno immediatamente visibili, ma di grande suggestione.

Il primo: la prosa ampia e fluente con cui Bianchi racconta la lavorazione del pane, dalla semina

del frumento alla cottura dell’impasto, e poi la sua fruizione attraverso tutti i sensi, è un potente

esempio del valore terapeutico della letteratura. La pacatezza di quei gesti antichi rivive infatti nel

ritmo calmo delle parole e delle frasi: e la lettura del brano, se non frettolosa, ci regala un

momento di autentica serenità, un netto – anche se momentaneo – distacco dalle preoccupazioni.

Il secondo: Bianchi ci parla di una civiltà lontana, in cui la sapienza pratica aveva un ruolo centrale,

la consapevolezza della brevità della vita non esitava in ripiegamenti depressivi ma si traduceva in

robusta alacrità, e la vita quotidiana – lo ripetiamo, contro ogni tentazione idealizzatrice: tutt’altro

che facile e agiata – veniva illuminata dalla bellezza delle cose semplici e delle relazioni sincere.

Questi fattori, se riscoperti e coltivati, potrebbero alleggerire anche la nostra fatica di vivere e

ridare colore a un’esistenza che in troppi casi si adagia in un grigiore senza slanci.

A chi volesse approfondire i temi toccati da Enzo Bianchi, consigliamo la lettura dei due libri che

egli ha recentemente dedicato all’argomento: “Il pane di ieri” (Einaudi, 2008) e “Ogni cosa alla sua

stagione”  (Einaudi, 2010).

Non si può parlare del pane senza fare riferimento al “da dove” esso è tratto, cioè dalla terra.

Dalla terra, dalla adamà è tratto l’adam, l’umano, il terrestre (cf. Genesi 2,7): noi siamo fatti

di terra e alla terra torniamo (cf. Genesi 3,19). La terra, nostra madre, chiede di essere

custodita e lavorata, non lasciata vergine, perché in tal caso non potrebbe essere per noi madre;

tutto questo però va fatto con rispetto, senza sfruttarla indebitamente né violentarla. Oggi il

1© 2011 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org



nostro rapporto con la terra si è fatto critico e tutti siamo consapevoli del rischio della

catastrofe ecologica. In nome della crescita, del libero mercato, di un’insaziabile pretesa di

arricchimento, di un consumo senza limiti, la terra madre è sempre più desolata e devastata.

Come annunciava Friedrich Nietzsche oltre un secolo fa, «il deserto avanza», continua ad

avanzare anche tra di noi, nei nostri campi e tra le nostre colline che, dopo essere state offese

dalla cementificazione, ora sono insidiate anche da distese di pannelli solari che, se collocati

senza discernimento, scacciano le nostre colture, tolgono sovranità alimentare e spesso feriscono

la bellezza del paesaggio, cioè della terra.

Agiamo nei confronti della terra come se ne fossimo i padroni assoluti, come se fossimo i soli ad

aver diritti su di essa e nessun dovere nei suoi confronti; non ci rendiamo conto che la

natura e l’ambiente non sono nostra proprietà né sono un luogo di risorse a nostra

totale e arbitraria disposizione. La terra deve sì darci il pane, ma noi umani dobbiamo a

nostra volta riconoscere che esistono diritti dell’ambiente, della natura, che le altre co-creature,

gli altri co-inquilini della terra sono portatori di diritti come noi: natura, animali, piante,

umani, siamo tutti co-inquilini e tutti soggetti di diritti che vanno tutelati e

sinfonicamente affermati. Insomma, parafrasando il comandamento presente in Levitico

19,18 e ripreso da Gesù (cf. Marco 12,31 e i passi paralleli negli altri Vangeli), mi verrebbe da

dire che oggi si è fatto urgente il comandamento: «Ama la terra come ami te stesso», nel senso

che amare se stessi e il prossimo richiede di amare questa terra sulla quale veniamo e in cui da

inquilini viviamo per «settant’anni, ottanta se ci sono le forze» (Salmi 90,10). Dunque per

«trarre il pane dalla terra» (Salmi 104,14) occorre assolutamente imboccare un’altra strada,

vista la consapevolezza che oggi abbiamo della degradazione ecologica, dell’umiliazione della

terra madre causata dall’abuso e dall’abbandono delle nostre campagne.

È in questa terra, terra madre più che mai, che le nostre granaglie sono seminate, entrando nel

solco. Si tratta di sementi selezionate lungo le generazioni e i millenni, di granaglie che portano

il segno di una sapienza acquisita, ricercata, sperimentata da umani diversi e in terre

diverse: frumento, segale, farro... Ma anche a questo proposito si staglia all’orizzonte una

pericolosa minaccia: su quest’opera anonima ma grandiosa dei contadini dell’umanità si

pretendono oggi i diritti del brevetto, si pretende di privatizzare i semi che stanno alla base della

catena alimentare; si vorrebbe delineare una storia futura in cui sementi, acqua e aria siano

merci sottomesse alle logiche di mercato, non più patrimonio vitale per ogni persona e comunità

della terra, ma proprietà in mano a multinazionali anonime, spietate nei confronti dei poveri della

terra…

Una volta seminato, aiutato a crescere, maturato, ecco spuntare dalla terra il grano, che viene

macinato e appare come farina, fior di frumento, midollo di frumento, grasso di frumento, tutte

definizioni a esso collegate a partire dall’antichità. La farina, impastata con acqua, lasciata

lievitare, passata nel fuoco appare infine come pane: una realtà precisa, effettiva, ma anche un

simbolo, un linguaggio, cioè un sistema di segni concreti che permette di stabilire una

sapienza pratica. La materialità dell’alimento sta in una rete di significati e di valori in cui si

producono trasposizioni, metafore. Il pane è un alimento che ci nutre, che ci dà la vita, è un

alimento solido che si impone innanzitutto ai nostri sensi. Basti pensare al profumo del pane

appena sfornato che un tempo al mattino presto si sentiva nelle vie dei paesi, passando accanto

al negozio del panettiere: il profumo precede il pane stesso, raggiunge le nostre narici, che lo

www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitÃ  09/11/11
La sofferenza della natura, responsabilità di tutti

2© 2011 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org



riconoscono, e fin dal mattino trasmette loro un sentimento di vita. Ma anche la vista è coinvolta

e noi vediamo il pane nelle sue diverse forme, create soprattutto in Italia: dalla grissia alla biova,

alla ciabatta, alla rosetta, alla scarpetta… Infinite forme dovute alla fantasia e alla tradizione

locali, tutte capaci di far sì che il pane diventi una presenza, si imponga e chieda rispetto.

Nelle generazioni passate, le quali conoscevano la fame di pane e sovente non osavano

sperare di mangiare se non pane, vi era addirittura una sorta di venerazione nei confronti di

questo straordinario alimento. L’ho scritto e non posso non ricordarlo nuovamente: a casa mia

verso le sette del mattino, prima che io andassi a scuola e mio padre a lavorare, mia madre

tornava dal panettiere e deponeva sul tavolo della stanza di ingresso una grande forma di pane,

la grissia. La collocava accanto a un fiasco di vino, a un orciolo di olio e a una saliera, il

tutto ricoperto da una tovaglia da lei ricamata con la scritta «l’olio, il pane, il vino e il sale siano

lezione e consolazione». Chi entrava in casa mia vedeva in questo tavolo posto al centro un

invito a sedersi, a mangiare un boccone, a condividere il pane, a bere insieme un po’ di vino…

Biografia

Enzo Bianchi nasce a Castel Boglione, in provincia di Asti, il 3 marzo 1943. Dopo gli studi alla

facoltà di Economia e Commercio dell’Università di Torino, nel 1965 si reca a Bose, una frazione

abbandonata del comune di Magnano sulla Serra di Ivrea, con l’intenzione di dare inizio a una

comunità monastica. Raggiunto nel 1968 dai primi fratelli e sorelle, scrive la regola della comunità.

È tuttora priore della comunità, che conta un’ottantina di membri tra fratelli e sorelle di sei diverse

nazionalità ed è presente, oltre che a Bose, anche a Gerusalemme (Israele) e Ostuni (Brindisi).

E’ membro dell’Académie Internationale des Sciences Religieuses (Bruxelles) e dell’International

Council of Christians and Jews (Londra).

Fin dall’inizio della sua esperienza monastica, Enzo Bianchi ha coniugato la vita di preghiera e di

lavoro in monastero con un’intensa attività di predicazione e di studio e ricerca biblico-teologica

che l’ha portato a tenere lezioni, conferenze e corsi in Italia e all’estero (Canada, Giappone,

Indonesia, Hong Kong, Bangladesh, Repubblica Democratica del Congo ex-Zaire, Ruanda, Burundi,

Etiopia, Algeria, Egitto, Libano, Israele, Portogallo, Spagna, Francia, Belgio, Paesi Bassi, Svizzera,

Germania, Ungheria, Romania, Grecia, Turchia), e a pubblicare un consistente numero di libri e di

articoli su riviste specializzate, italiane ed estere (Collectanea Cisterciensia, Vie consacrée, La Vie

Spirituelle, Cistercium, American Benedictine Review).

E’ opinionista e recensore per i quotidiani La Stampa e Avvenire, membro del comitato scientifico

del mensile Luoghi dell’infinito, titolare di una rubrica fissa su Famiglia Cristiana, collaboratore e

consulente per il programma “Uomini e profeti” di Radiotre. Fa inoltre parte della redazione della

rivista teologica internazionale “Concilium” e della redazione della rivista biblica “Parola Spirito e

Vita”, di cui è stato direttore fino al 2005.

Nel 2008 è stato invitato, in qualità di “esperto”, alla XII Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo

dei Vescovi.

www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitÃ  09/11/11
La sofferenza della natura, responsabilità di tutti

3© 2011 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org


