www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 15/09/10

La preghiera, via di umanizzazione e di relazione
Tratto da:
Enzo Bianchi, Le parole della spiritualitﬂ , Rizzoli, 1999, p. 87-90

Si ringrazia I’Autore per la gentile concessione

Guida alla lettura

Spesso i credenti scambiano la preghiera per una soluzione magica ai propri problemi. E di fronte
all’evidente illusorieta di questo approccio a Dio, i non credenti traggono la conclusione che
pregare non serva ad affrontare le situazioni di bisogno, di malattia, di sofferenza.

Questo intenso e difficile brano di Enzo Bianchi ci insegna ad evitare il doppio equivoco: la
preghiera non serve a evitarci il dolore di vivere, né a far si che Dio si convinca a fare la nostra
volonta; serve invece a purificare le nostre immagini del divino (troppo spesso maldestramente
ispirate dalla nostra idea di potenza e di onnipotenza), a sintonizzare poco per volta la nostra
volonta sulla volonta di Dio, e ad attraversare il male continuando ad amare e ad accettare di
essere amati.

Camminare verso il bene, combattere il male, fare spazio all'amore per gli altri e per se stessi,
valorizzare la vita: & questa, e solo questa, la volonta di Dio (come abbiamo spesso sottolineato in
queste pagine e per quanto dissonanti da essa possano essere le tesi di certi uomini “religiosi”),
questo - per chi crede in modo maturo nel Dio narrato da Gesu Cristo - il solo, grande miracolo
della preghiera. E per chi non crede, pur restando la preghiera confinata in una dimensione
dell’essere estranea al proprio orizzonte etico, il frutto di umanizzazione che essa comporta puod
allora risultare finalmente comprensibile e persino condivisibile, terreno comune a tutti nella

quotidiana lotta contro il dolore.

“L'opera piu difficile & la preghiera”. Quanti giovani monaci si sono sentiti dare questa risposta
dall’anziano, dall’abba da loro interrogato. E la difficolta, come la preghiera, resta nel tempo pur
assumendo sfumature differenti. Ogni generazione, e ogni uomo in ogni generazione, ha il
compito di raccogliere l'eredita di preghiera che gli viene consegnata e Ila
responsabilita di ridefinirla. E di ridefinirla vivendola! E oggi e difficilmente comprensibile
quella definizione della preghiera come “elevazione dell’anima a Dio” che ha traversato tanto
I’Oriente come |'Occidente. Dopo Auschwitz € stato posto l'interrogativo circa la possibilita stessa
della preghiera. Ma io penso che la risposta non debba limitarsi a rimpiazzare il titolo di
“Onnipotente” dato da sempre a Dio con quello di “Impotente” (vi €& chi parla
dell™onnidebolezza” di Dio). Mi sembra che cosi si resti sempre allinterno di una logica di
teodicea. Invece, prendendo sul serio il fatto che molti anche ad Auschwitz, come in tanti altri
inferni terreni, sono morti pregando, penso che si possa comprendere la preghiera come
cammino del credente verso il suo Dio. O meglio, come coscienza di tale cammino. La
preghiera cristiana appare cosi come lo spazio di purificazione delle immagini di Dio.
Dunque come la faticosa e quotidiana lotta per uscire dalle immagini manufatte del divino per
andare verso il Dio rivelato nel Cristo crocifisso e risorto, vera immagine di Dio consegnata

A® 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 1



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 15/09/10
La preghiera, via di umanizzazione e di relazione

all’'umanita.

Se la preghiera ¢ il colloquio fra Dio e I'uomo, fatto di ascolto della Parola divina contenuta nelle
Scritture e di risposta umana (risposta che implica anche responsabilita), essa allora & la via
che apre I'uomo alla dimensione della comunione, con Dio e con gli altri uomini. Cosi
essa diviene adattamento dell’'uomo all’'ambiente divino, vita davanti a Dio e con Dio, relazione
con Dio. Nella preghiera il cuore, cio¢ il centro della persona, si concentra su Colui che gli parla,
che lo chiama, e cosi si decentra da sé entrando nel movimento dell™estasi”, dell’'uscita da sé per
conoscere e incontrare il Signore. Cosi avviene la preghiera: come costante e interminabile
itinerario del credente verso il suo Dio, un Dio la cui conoscenza non &€ mai gia data, ma
sempre “diviene” in una storia, in una vita. E non & neppure mai pienamente realizzata: la
preghiera infatti & ricerca del volto di Dio, ricerca incessante e ostinata da parte di colui che e
stato vinto da una Presenza, anche se forse questi non sapra mai pienamente render ragione,
tradurre verbalmente |'‘esperienza che ha vissuto, che I'ha segnato e che ha fatto di lui un
credente.

La preghiera allora € la coscienza della vita cristiana come cammino verso Dio. Un Dio che &
invisibile e silenzioso, ma la cui invisibilita e il cui silenzio sono quelli del Padre: non & l'assente,
ma il Presente che cela la sua presenza dietro al silenzio e al nascondimento, & il Padre che,
grazie al suo ritiro e al suo silenzio fa della sua presenza un appello, una chiamata, una
vocazione. E cosi la preghiera, forma di comunicazione con Colui che non si vede e che resta
nel silenzio, pud rispondere a tale appello liberando la liberta dell'uomo, la sua espressione,
portando l'orante alla conoscenza di sé mentre lo guida alla ricerca di Dio.

La preghiera dell’'uomo a Dio e la risposta alla preghiera che Dio rivolge all’'uomo. In
guesto dialogo entra tutto l'uomo: l'uomo €& attesa, domanda, desiderio, relazione... e la
preghiera conosce le sue molteplici modulazioni: ringraziamento, invocazione, intercessione,
richiesta... “Norma” della preghiera cristiana & la preghiera di Gesu, il Figlio di Dio: la sua
preghiera conosce anche il non-esaudimento nel momento cruciale del Getsemani,
quando Gesu chiede al Padre che “passi da lui quell’ora” tragica, che gli possa essere risparmiato
il calice dell'amarezza, ma tutto rimette al compimento della volonta di Dio, non della sua.

La preghiera non € la sublimazione del desiderio umano, la richiesta che Dio compia la nostra
volonta, ma il cammino attraverso il quale avviene il riconoscimento e |'accettazione della
volonta di Dio. Cioe avviene la sempre migliore conoscenza di Dio e il conseguente
adeguamento della relazione a tale conoscenza. L'esperienza mostra che la preghiera muta
in una stessa persona, al trascorrere degli anni. Solo cosi essa & reale relazione con Dio,
relazione che resta viva, che non si atrofizza. Fine di tale cammino e di tale relazione €& la
conformazione della nostra vita all'immagine di Dio: Gesu Cristo.

Biografia

Enzo Bianchi nasce a Castel Boglione, in provincia di Asti, il 3 marzo 1943. Dopo gli studi alla
facolta di Economia e Commercio dell’Universita di Torino, nel 1965 si reca a Bose, una frazione
abbandonata del comune di Magnano sulla Serra di Ivrea, con l'intenzione di dare inizio a una

comunita monastica. Raggiunto nel 1968 dai primi fratelli e sorelle, scrive la regola della comunita.

A® 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 2



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 15/09/10
La preghiera, via di umanizzazione e di relazione

E tuttora priore della comunita, che conta un’ottantina di membri tra fratelli e sorelle di sei diverse
nazionalita ed & presente, oltre che a Bose, anche a Gerusalemme (Israele) e Ostuni (Brindisi).

E’ membro dell’Académie Internationale des Sciences Religieuses (Bruxelles) e dell’International
Council of Christians and Jews (Londra).

Fin dallinizio della sua esperienza monastica, Enzo Bianchi ha coniugato la vita di preghiera e di
lavoro in monastero con un’intensa attivita di predicazione e di studio e ricerca biblico-teologica
che I'ha portato a tenere lezioni, conferenze e corsi in Italia e all’estero (Canada, Giappone,
Indonesia, Hong Kong, Bangladesh, Repubblica Democratica del Congo ex-Zaire, Ruanda, Burundi,
Etiopia, Algeria, Egitto, Libano, Israele, Portogallo, Spagna, Francia, Belgio, Paesi Bassi, Svizzera,
Germania, Ungheria, Romania, Grecia, Turchia), e a pubblicare un consistente numero di libri e di
articoli su riviste specializzate, italiane ed estere (Collectanea Cisterciensia, Vie consacrée, La Vie
Spirituelle, Cistercium, American Benedictine Review).

E’ opinionista e recensore per i quotidiani La Stampa e Avvenire, membro del comitato scientifico
del mensile Luoghi dell'infinito, titolare di una rubrica fissa su Famiglia Cristiana, collaboratore e
consulente per il programma “Uomini e profeti” di Radiotre. Fa inoltre parte della redazione della
rivista teologica internazionale “Concilium” e della redazione della rivista biblica “Parola Spirito e
Vita”, di cui & stato direttore fino al 2005.

Nel 2008 é stato invitato, in qualita di “esperto”, alla XII Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo
dei Vescovi.

A® 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org



