www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 12/05/10

Il tempo che muore - Prima parte
Luciano Manicardi
Monaco di Bose

Testo della relazione tenuta al Corso di formazione per pastori e diaconi protestanti sul tema
"Temps, vie et ministére: assumer ou subir", Bose, 28 febbraio - 5 marzo 2010

Guida alla lettura

Luciano Manicardi, monaco di Bose, ci offre una densa riflessione (di cui pubblichiamo oggi la
prima parte) sul significato esistenziale e spirituale della morte, e sulle risposte che possiamo
elaborare perché essa sia non un evento puramente biologico, da subire nell'angoscia e nella
solitudine, ma il compimento di tutta la nostra esistenza e, per chi crede, un momento di verita di
fronte a Dio.

La nostra societa oscilla fra la rimozione e la spettacolarizzazione della morte, due atteggiamenti
che in realta concorrono alla sua esorcizzazione. Tuttavia la morte & il “problema” per eccellenza
della nostra vita, evento ontologico e insieme spirituale: ontologico, perché rivela il nostro limite
costitutivo di creature che «sono nel tempo e hanno del tempo, ma un tempo limitato»; spirituale,
poiché sappiamo di dover morire, e questa consapevolezza, se da un lato pud portarci a negare la
vita per paura della morte (come ci ricorda con forza la Lettera agli Ebrei), dall’altro pud spingerci
a cercare il senso profondo della vita, e ad assaporarla con pienezza giorno dopo giorno.

In questa prospettiva, sottolinea Manicardi, il detto greco “Gnéthi seautdn” (conosci te stesso)
trova una sua ermeneutica importante in un altro antico adagio: “Memento mori” (ricorda che
morirai): nel senso che I'uomo pud comprendersi in verita solo «a partire da quel futuro che & la
propria morte», e che solo dalla morte scaturisce la domanda sul senso, ossia «su cid che
veramente € centrale ed essenziale nella vita».

I due strumenti pil potenti per indagare il rapporto fra morte e senso sono la filosofia e la
religione, di cui Manicardi ricorda alcuni contributi fondamentali. La sapienza greca ci insegna, con
Platone, che «la filosofia € esercizio di morte», perché «assumere la morte come punto di vista
sulla vita significa entrare nella lucidita» e «abbracciare con sguardo contemplativo tutta la propria
esistenza»; e, con gli Stoici e gli Epicurei, ci ricorda che «il pensiero della finitezza del tempo
conduce a scoprire l'importanza della vita, a valorizzare ogni singolo istante e ad assumere la
responsabilita del frammento presente», in modo tale che «l’esercizio della morte in definitiva altro
non & che un esercizio di vita».

La Bibbia, dal canto suo, afferma che & compito dell'uomo saggio assumere la propria temporalita
e mortalita (Signore, insegnaci a contare i nostri giorni e giungeremo alla sapienza del cuore:
Salmo 90,12); e che la morte € una forza nemica multiforme, tristemente attiva in ogni
«diminuzione della vita»: debolezza e malattia, prigionia e guerra, sopruso e angoscia. Ma la
ragione profonda della paura che tutto cid suscita in noi sta nel fatto che in queste esperienze,
secondo I'uomo biblico, € innanzitutto il rapporto con Dio a essere interrotto e distrutto, cosicché la
vera morte - quella di cui parla il libro della Genesi e alla quale pud non esserci rimedio - &

null’altro che negazione dell’amore.

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 1



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 12/05/10
Il tempo che muore - Prima parte

Introduzione

Da un po’ di tempo a questa parte la morte sta attirando su di sé, in modo massiccio,
I'attenzione dei contemporanei. E’ cosi nella riflessione filosofica e teologica (quest’ultima
nuovamente interessata alle cosiddette “realta ultime”), nella ricerca storica ed etnografica,
nell’lambito etico oltreché, evidentemente, nel campo medico e biologico. In parallelo, la nostra
societa conosce forme di censura e di rimozione della morte che cercano di ridurla a un
momento puntuale, puramente biologico, privandola di ogni dimensione comunitaria o almeno
comunicativa, e togliendole ogni profondita spirituale. E se in tutte le culture la morte ha sempre
conosciuto una ritualita che lI'accompagnava e le dava “senso”, integrandola all'interno di un
determinato sistema simbolico, oggi, nella societa delle immagini che ha smarrito il senso del
simbolo, il rito prevalente & quello dell’esorcizzazione collettiva della morte, attuato
mediante l'esibizione e la spettacolarizzazione di morti reali ma anonime e lontane, un
rito officiato dai mass media e che trova nella televisione il sommo sacerdote per eccellenza.

Di fronte alla morte, insomma, oggi in Occidente ci situiamo tra la rimozione della morte e una
vera e propria epopea del macabro. Tuttavia la morte € il “caso serio” della nostra vita, & una
realta che rientra costitutivamente nell’esperienza umana e che allluomo non pud essere
sottratta o celata. Dice il teologo evangelico Eberhard Jingel: «La morte & l'estraneo per
eccellenza nei confronti dell’esistenza umana e, al tempo stesso, € la nostra proprieta piu intima.
Ci possono privare di tutto, ci possono perfino togliere la vita, ma nessuno puo toglierci la
morte. Essa € la nostra proprieta piu originaria». E il filosofo Vladimir Jankélévitch scriveva
pochi anni fa’: «La morte ¢ il problema per eccellenza. E, anzi, in un certo senso, |'unico».

La morte come domanda originaria e originante

La morte ¢ I'’evento che sigilla la nostra radicale poverta. Vi € una poverta ontologica,
costitutiva dell'uvomo in quanto tale, e di tale poverta ontologica la morte € la piu evidente
manifestazione. Si tratta di una poverta non misurabile esteriormente, non definita dal numero
di cose di cui si manca, ma di ordine spirituale. Come spirituale € la morte. Non certo nel senso
che non abbia una portata biologica, ma nel senso che I'uomo, a differenza degli animali, sa di
dover morire: la coscienza del proprio dover morire, della propria mortalita, lo accompagna
guotidianamente. Questo scomodo privilegio fa della morte non un momento relegabile
nell’attimo terminale dell’esistenza e caratterizzato dal mero spegnimento delle funzioni
cerebrali, dalla cessazione del battito cardiaco, ma un evento dello spirito che accompagna
I'intera vita umana.

La coscienza della mortalita, in particolare, porta I'uomo a interrogarsi sul senso di una vita
mortale. Dunque a cercare di conoscere se stesso nella via della domanda, dell’interrogazione:
«Quando l'uomo vuol conoscere se stesso - sottolinea ancora Eberhard Jingel - deve
interrogarsi sulla morte». Non si tratta tanto di parlare della morte - noi infatti non abbiamo
parole che siano all’altezza della morte — ma di far spazio a quella “parola originaria” (Yves
Ledure) che € la morte stessa e che rende I'uomo un essere che si interroga e attribuisce
significati all’esistere.

Nel IV libro delle “Confessioni” Agostino, sconvolto dalla morte di un amico, si lascia interpellare
da questo evento che lo rende «una grande domanda a se stesso» (“Factus eram ipse mihi

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 2



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - II dolore e la spiritualitA 12/05/10
Il tempo che muore - Prima parte

magna quaestio”: Confessioni IV,4). La morte ci svela nella nostra piu radicale nudita, ci pone a
confronto con I'enigma che siamo a noi stessi. Ma non é facile prendere sul serio la morte e
porla come problema al cuore della vita. Ha scritto Freud: «A sentir noi, siamo naturalmente
pronti a sostenere che la morte costituisce la fine necessaria di ogni forma di vita, che ognuno di
noi ha verso la natura questo debito e deve essere pronto a saldarlo, e che dunque la morte € un
fatto naturale, incontestabile, inevitabile. In realta perd siamo abituati a comportarci in tuttaltro
modo. C’e€ in noi I'evidente tendenza a scartare la morte, a eliminarla dalla vita. Cerchiamo di
mettere a tacere il pensiero... La propria morte € irrappresentabile, e ogni volta che
cerchiamo di farlo possiamo constatare che in realta continuiamo a essere ancora presenti come
spettatori... In fondo, nessuno crede alla propria morte o, cid che & equivalente, ciascuno &
inconsciamente convinto della propria immortalita... Noi insistiamo sempre sul carattere
occasionale della morte: incidente, malattia, infezione, vecchiaia avanzata, e cosi dimostriamo
chiaramente la nostra tendenza a spogliare la morte di ogni carattere di necessita, a farne un
avvenimento puramente incidentale” (Sigmund Freud, Considerazioni attuali sulla guerra e sulla
morte).

In realta, come evento spirituale coestensivo a tutta la vita, la morte riguarda tutto I'uomo e
il senso stesso della vita, e in realta da anche inizio a molte cose nell'avventura dello spirito
umano. Franz Rosenzweig scrive: «Dalla morte, dal timore della morte prende inizio ogni
conoscenza circa il Tutto». E ancora Freud: «Non un enigma intellettuale e non una morte
qualsiasi, bensi il conflitto emotivo di fronte alla morte di una persona amata ha dato corso
all’'umana ricerca. Da questo conflitto & nata tutta la psicologia».

In questo contesto, il detto greco “Gnoéthi seauton” (conosci te stesso), decisivo per la civilta
occidentale, trova una sua ermeneutica importante in un altro adagio: “Memento mori” (ricorda
che morirai). Ce ne offre un esempio diretto un antico mosaico conservato nel Museo Nazionale
di Roma, e che rappresenta un uomo scheletrico, in punto di morte, ormai immobile, ma con un
grande e sproporzionato dito indice puntato verso chi guarda. Sotto di lui una scritta,
pienamente parte del mosaico stesso: “Gnothi seautdén”. La morte - o, meglio, un uomo morente
- si pone come interpellazione e interrogativo per ogni altro uomo, e suggerisce di
comprendersi a partire da quel futuro che & la propria morte. Chi contempla il mosaico fa
necessariamente parte del mosaico stesso. E il confronto con quell'immagine lo pone a confronto
con la sua morte, e il confronto con la sua morte deve condurlo a confrontarsi con se stesso. Il
titolo potrebbe dunque essere: pensa che devi morire, percido conosciti. Dalla morte
scaturisce dunque la domanda sul senso, su cido che veramente & centrale ed essenziale
nella vita.

La filosofia come esercizio di morte

Il rapporto tra morte e senso, dunque tra morte e esistenza, € al cuore della riflessione filosofica
occidentale che ha trovato espressione in particolare nell’affermazione platonica per cui la
filosofia e esercizio di morte. Che cosa significa? Non & certo un invito al suicidio, ma un
esercizio di vita e di liberta. Assumere la morte come punto di vista sulla vita significa entrare
nella lucidita, significa accordare il primato alla vita dello spirito morendo alle passioni, significa
passare dalla soggettivita individuale all’oggettivita della prospettiva universale: porsi dal punto
di osservazione della morte significa situarsi in alto e abbracciare con sguardo contemplativo

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 3



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 12/05/10
Il tempo che muore - Prima parte

tutta la propria esistenza.

Per stoici ed epicurei il pensiero della finitezza del tempo conduceva a scoprire
I'importanza della vita, valorizzava ogni singolo istante dell’esistenza: «Supponi che
ogni giorno che brilla sia per te l'ultimo; sara allora con gratitudine che riceverai ogni ora
insperata» (Epicuro). Per Marco Aurelio la meditazione della morte diviene «un agire, parlare,
pensare sempre come qualcuno che possa essere in punto di morte» (Pensieri II,11). Si tratta di
rendersi conto che il momento presente, l'istante attuale che si sta vivendo ha
un’importanza infinita e inestimabile perché potrebbe essere a breve interrotto dalla morte:
percid bisogna vivere in modo intenso. Si tratta di assumere la responsabilita del
frammento presente, vissuto con estrema intensita, nella serena coscienza che e il tutto a
nostra disposizione.

Per questi filosofi, dunque, la morte assume un ruolo fondante per dare senso al vivere:
I'esercizio della morte in definitiva altro non é che un esercizio di vita. Dalla meditazione
della morte dunque discende la coscienza della serieta e importanza e gravita della vita. Nella
“"Regola” di Benedetto (IV,47) l'esercizio di avere quotidianamente davanti agli occhi la
prospettiva della morte non diviene un paralizzante esercizio dai toni macabri, ma la condizione
che aiuta il monaco a divenire pienamente chi lui €, ad abitare se stesso, a entrare nella
propria verita personale davanti a Dio, signore della vita e della morte.

La morte come dimensione del vivere

Il Salmo 90, al versetto 12 («Sighore, insegnaci a contare i nostri giorni e giungeremo alla
sapienza del cuore»), ci insegna che & compito umano-spirituale del credente assumere la
propria temporalita e mortalita. Paragrafando le parole del salmista, possiamo dire: fa’ che
assumiamo la temporalita della nostra vita divenendo pienamente coscienti della sua intrinseca
limitatezza e finitezza. L’inizio della sapienza si cela in quell’atto. Occorre sapere che
dobbiamo morire, assumerne la coscienza. E dalla conoscenza della propria mortalita si accede
alla conoscenza di sé, alla sapienza. Del resto, come scrive Agostino: «Incerta omnia, sola mors
certa» (In Psalmos XXXVIII,19).

Le scienze umane ci dicono che all’eta di nove anni circa il bambino prende coscienza del fatto
che tutti gli uomini devono morire, e che questo destino riguarda anche lui. Fino ad allora la
morte non viene avvertita né come definitiva, né come irreversibile, e il bambino ha un’inconscia
illusione di immortalita. Ed € importante notare che, in questo cammino, & I'esperienza della
temporalita che rende lI'uomo cosciente della mortalita. Non & semplicemente la
constatazione che gli altri muoiono che mi porta a riconoscere che dunque anch’io morirdo: «Un
uomo saprebbe in qualche modo che la morte lo colpira anche se fosse |'unico essere vivente
sulla terra; lo saprebbe anche se non avesse mai visto un altro essere soffrire le trasmutazioni
che rendono un corpo cadavere» (Max Scheler).

L'uomo dunque si conosce come essere nel tempo e che ha del tempo, ma un tempo
limitato. Senza la consapevolezza della morte, dunque, il vivente non potrebbe comprendersi! E
proprio perché la morte interviene nella sfera psicologica e affettiva del'uomo durante la vita,
essa non & soltanto un evento puntuale, ma una sfera che invade la vita. Questa, in particolare,
e la concezione biblica della morte. Per la Bibbia, scrive molto bene Hans-Joachim Kraus, la
morte «& una forza nemica multiforme. Ovunque si manifesti una diminuzione della vita sotto

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 4



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 12/05/10
Il tempo che muore - Prima parte

forma di debolezza, malattia, prigionia, minaccia nemica, privazione di diritti o angoscia, la sfera
della morte fa irruzione nel campo umano. La ragione profonda del terrore che si manifesta
in tutto cio sta nel fatto che il rapporto con JHWH é& interrotto e distrutto. Se la morte
separa definitivamente lI'uomo da Dio, gli stati di morte relativa sono le infinite vie dolorose
dell’abbandono da parte di Dio (Sal 22,2). La realta della morte comincia, infatti, la dove JHWH
tace, dove I'uomo da Iui abbandonato grida dal profondo (Sal 130,1). Se & vero che, secondo la
concezione moderna, lo stato di morte & fissato a partire dal momento dello spegnimento della
vita fisica, nell’Antico Testamento si trova invece una concezione incomparabilmente piu
profonda, fondata esclusivamente sul rapporto con JHWH. Che cosa sia la vita e che cosa
renda tale la morte é determinato da JHWH soltanto».

Dunque, la Bibbia ci insegna che la morte assume tutta la sua drammaticita e tragicita
soprattutto quando si presenta a noi come morte dell’altro, come morte della persona amata e
da cui siamo amati. Nella seconda parte della relazione riprenderemo e approfondiremo questo
aspetto, e svilupperemo i temi del rapporto fra amore e morte, e dell’accettazione della morte in
una prospettiva di fede.

Biografia

Luciano Manicardi € nato a Campagnola Emilia (Reggio Emilia) nel 1957. Si & laureato in lettere
classiche a Bologna, con una tesi sul Salmo 68. Dal 1981 fa parte della Comunita Monastica di
Bose (BI), dove ha continuato gli studi biblici ed & attualmente Maestro dei novizi e, dal 2009, Vice
Priore.

Membro della redazione della rivista “Parola, Spirito e Vita” (Dehoniane, Bologna), svolge attivita di
collaborazione a diverse riviste di argomento biblico e spirituale, tiene conferenze e predicazioni.

Dal 2008 &€ membro del Comitato Culturale della Fondazione Alessandra Graziottin.

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 5



