www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 08/07/09

Il significato della sofferenza nell’'ebraismo - Il dolore di Dio
Elena Lea Bartolini

Tratto dal testo della relazione presentata alla Terza Giornata Insubre di Bioetica Clinica, Varese,
3 giugno 2003, pubblicato in AA. VV., Il significato della sofferenza. Tre religioni monoteiste
interpretano l'esperienza della malattia, a cura di M. Picozzi, L. Violoni e P. Cattorini, Franco
Angeli Edizioni, Milano, 2004, pp. 32-38

Guida alla lettura

Concludiamo oggi la pubblicazione del primo articolo di Elena Bartolini sul significato della
sofferenza nell’Ebraismo. Nelle parti precedenti, abbiamo visto come per gli Ebrei I'uomo sia
un’‘unita inscindibile di corpo e di spirito, e come ogni sofferenza fisica vada sempre considerata
anche in relazione alle sue implicazioni psicologiche e spirituali. In secondo luogo abbiamo
analizzato alcune teorie della sofferenza dal punto di vista dell'uomo.

In questa ultima parte la professoressa Bartolini ci propone una prospettiva nuova e stimolante: il
dolore umano dal punto di vista di Dio. E |lo fa spiegando dapprima la teoria cabalistica della
“contrazione” divina (tzimtzum), un processo creativo simile al parto che, creando una sorta di
“smagliatura” nella perfezione dell’'Essere, avrebbe reso possibile il male e la sofferenza nel mondo.
In questo contesto, Dio forse non € onnipotente, ma € capace di soffrire con I'uomo e per I'uomo.
Il male resta un mistero, ma l'uomo che nella sventura invoca con fiducia il suo Creatore compie
un atto lecito e ragionevole, «nonostante la percezione di una “lontananza” difficile da
comprendere e accettare».

Per quanto una simile teoria possa risultare distante dalla cultura occidentale, uno dei suoi corollari
e di grande rilevanza etica per tutti, credenti e non: la buone azioni che noi, liberamente,
scegliamo di compiere possono ricomporre i frammenti della luce divina sparsi nel mondo, e
contribuire alla vittoria del bene sul male.

Elena Bartolini illustra poi il pensiero di un rabbino contemporaneo, Harold S. Kushner, colpito dalla
morte del figlio. L'uomo di fede si chiede con lucida onesta: come continuare a credere in Dio dopo
esser stati colpiti da un dolore cosi grande e assurdo? Anche in questo caso siamo invitati a
rivedere il nostro concetto di “onnipotenza” di Dio, che «é& limitato dalle leggi di natura,
dall’evoluzione della natura umana e dalla liberta morale degli esseri umani». Dio, pero, soffre
come noi per il male che ci affligge: e la solidarieta che ci richiede, narrando al mondo il suo

amore, puo difendere chi soffre «dal pericolo della solitudine, dell’'abbandono o della condanna».

Anche Dio soffre per amore ed é vicino a chi soffre

La rilettura della creazione secondo la prospettiva mistica ebraica ci fornisce un’ulteriore chiave
interpretativa: secondo la teoria qabbalistica dello tzimtzum (contrazione), Dio si sarebbe
autolimitato per lasciare spazio al mondo e allluomo secondo un processo che pud essere
paragonato ad una sorta di parto divino, segno di un particolare amore generativo dalla
connotazione paterno-materna. Questo processo avrebbe prodotto nella creazione
un’imperfezione nella quale si radicano sia il male che la sofferenza, e ci0 &€ desumibile
dal primo capitolo della Genesi dove & narrata la separazione delle acque superiori da quelle

© 2009 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 1



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 08/07/09
Il significato della sofferenza nell'ebraismo - II dolore di Dio

inferiori avvenuta durante il secondo giorno (Gen 1,6-8). Nel testo biblico non troviamo infatti
I'affermazione: “Dio vide che era cosa buona” presente invece nelle narrazioni relative agli altri
giorni (cf. Gen 1,1 ss.), mancanza che viene interpretata come segno di una tensione prodottasi
nel processo di contrazione. In tale orizzonte si colloca anche la teoria della shevirat hakelim
(rottura dei vasi), secondo la quale l'originaria “luce divina” sarebbe presente nella storia in
forma “frammentata”, segno di una sofferenza che pud essere superata dal tiggun
(riunificazione), cioé dalle azioni buone capaci di ricongiungere le scintille divine
producendo il bene sia in Dio che nella storia [1].

Dio € pertanto personalmente coinvolto nel mistero della sofferenza umana: soffre per I'uomo
e soffre con I'uomo. Per questo il grido di dolore e di imprecazione da parte di chi si sente
abbandonato al proprio destino tragico (es. Sal 22), non solo € lecito, ma esprime la fiducia in
Lui nonostante il dolore, nonostante la prova, nonostante la percezione di una “lontananza”
difficile da comprendere e accettare.

Tutto cio ricolloca ancora una volta la sofferenza in rapporto ad un mistero, che & quello di un
Dio che appare forse “debole”, e che, come direbbe il pensatore ebreo Hans Jonas, forse non
puo essere onnipotente [2], ma &€ comunque capace di soffrire per e con la sua creazione. Si
tratta allora, in qualche modo, di dover “perdonare” a Dio il “suo limite”? E una domanda aperta,
con la quale il pensiero attuale continua a misurarsi.

Il dolore offende sia I'uomo che Dio

Nel panorama del pensiero ebraico contemporaneo €& sicuramente degna di nota e
particolarmente interessante la riflessione del rabbino Harold S. Kushner, che vive a Natick, nei
dintorni di Boston, e ha perso tragicamente un figlio appena tredicenne colpito dalla “progeria”,
Iinvecchiamento rapido (I). Tale esperienza lo ha spinto ad interrogarsi sul senso della
sofferenza e su questioni riguardanti Dio e 'esistenza umana. In particolare & autore del saggio
“Ma cosa ho fatto per meritare questo? Quando le disgrazie capitano ai buoni” [3], nel quale
propone una serie di riflessioni maturate nel contesto del suo vissuto accanto al figlio Aron dal
momento della scoperta della malattia che lo ha portato alla morte. Nel capitolo conclusivo egli
afferma:«Dal giorno in cui sentii la parola “progeria” e mi fu detto cosa significasse, seppi che
avrei dovuto affrontare il declino e la morte di Aron. E seppi che, dopo la sua morte, avrei sentito
il bisogno di scrivere un libro, condividendo con gli altri la storia del modo in cui riusciamo
a continuare a credere in Dio e nel mondo dopo esser stati tormentati dal dolore e
offesi» [4].Kushner rileva e sottolinea che nessuno ci pud assicurare una vita senza dolore e
senza morte, al massimo ci viene promesso che non saremo soli in tale situazione che,
inevitabilmente, ci rende piu sensibili e ci costringe a ripensare il senso della nostra fede in Dio.
E a tale proposito egli precisa:

«Io credo in Dio, ma riguardo al Signore non credo le stesse cose che credevo anni or sono,
quando stavo diventando adulto o quando ero studente di teologia. Ho raggiunto la
consapevolezza dei suoi limiti. Nel suo operare Dio €& limitato dalle leggi di natura,
dall’evoluzione della natura umana e dalla liberta morale degli esseri umani. Non
ritengo pil che Dio sia responsabile di malattie, incidenti e calamita naturali, perché ho
raggiunto la consapevolezza che il vantaggio € minimo e la perdita grande [..]. Dio non ¢ la
causa delle nostre sventure. [...] Gli eventi dolorosi che ci colpiscono non sono punizioni
[...]. Possiamo rivolgersi a lui perché ci aiuti a superarli, proprio perché possiamo richiamare a

© 2009 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 2



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - II dolore e la spiritualitA 08/07/09
Il significato della sofferenza nell'ebraismo - Il dolore di Dio

noi stessi il fatto che Dio & offeso quanto noi» [5].La sfida allora & quella di dare un senso alla
sofferenza, chiedendoci non tanto “da dove viene la tragedia?” ma piuttosto “dove ci
porta?”. Si tratta di riuscire ad affermare il valore della vita nonostante il limite della sofferenza
e della morte, prendendo coscienza del fatto che gli esseri umani sono il “linguaggio di Dio”.
Kushner ribadisce pertanto il valore della solidarieta e della condivisione che, nella prospettiva di
fede, € un segno dell’amore di Dio nei confronti di chi soffre. Si tratta quindi di usare
I'intelligenza e le capacita che Dio ci ha donato per trovare soluzioni volte a migliorare la qualita
della vita soprattutto quando & “offesa”:

«Come puo Dio fare la differenza nelle nostre vite se non uccide né guarisce? Dio ci ispira ad
aiutare gli altri, coloro che sono stati offesi dalla vita, e aiutandoli, li difendiamo dal
pericolo della solitudine, dell’'abbandono o della condanna. [...] Non & forse il mio sentimento di
compassione nei confronti degli afflitti esattamente un riflesso della compassione che lui
sente quando vede la sofferenza delle sue creature? La nostra risposta all'iniquita della vita
con compassione e giusta indignazione - la compassione e la collera di Dio operano attraverso di
noi - forse € la prova piu sicura della realta di Dio. [...] La voce della religione, quando si libera
dalla necessita di difendere Dio e di giustificarlo per tutto cid che accade, pud dire all’afflitto: “Sei
una buona persona e meriti di meglio. Fammi venire a sedere con te, cosi saprai che non sei
solo”» [6]."Sei una buona persona e meriti di meglio”..., in altre parole: “La vita ti ha offeso, e
questo offende in qualche modo anche I’Autore della vita che, come te, € in collera e
indignato”; ma nonostante questo posso condividere con te tale sofferenza “cosi saprai che non
sei solo” nonostante il “limite” dell’esistenza umana. E questo & il modo migliore per “perdonare”
Dio del “suo limite”.

Il senso della sofferenza umana appare cosi strettamente connesso ad una fede che, come ha
piu volte sottolineato Elie Wiesel, deve affidarsi sia a Dio che all'uomo [7].

Note dell'autrice

1) Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: G. Scholem, Le grandi correnti della
mistica ebraica, Il melangolo, Genova 1982, in particolare pp. 257-298.

2) Tale prospettiva e sviluppata in: H. Jonas, Il concetto di Dio dopo Auschwitz, Il melangolo,
Genova 1989.

3) H.S. Kushner, Ma cosa ho fatto per meritare questo? Quando le disgrazie capitano ai
buoni, Neri Pozza, Vicenza 1998.

4) Ibidem, p. 127.

5) Ibidem, pp. 128-129.

6) Ibidem, pp. 133 e 136.

7) Significativo al riguardo il saggio: E. Wiesel, Credere o non credere?, Giuntina, Firenze 1986.

Note della redazione
I) La Progeria (o Sindrome di Hutchinson-Gilford) & una malattia molto rara che causa

I'invecchiamento precoce e una rapida morte del bambino. Nella maggior parte dei casi dipende da

© 2009 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 3



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la spiritualitA 08/07/09
Il significato della sofferenza nell'ebraismo - Il dolore di Dio

una mutazione del gene che codifica la sintesi della proteina “lamina A”, che a sua volta

contribuisce a formare l'involucro nucleare, ossia la parte piu esterna del nucleo delle cellule.

Biografia

Di origini ebraiche da parte materna, Elena Lea Bartolini &€ nata a Pavia nel 1958. Dottore in
Teologia Ecumenica con specializzazione in ermeneutica rabbinica, € membro dell’Associazione
Italiana per lo Studio del Giudaismo (AISG), del Coordinamento Teologhe Italiane (CTI) e
dell’Associazione Mariologica Interdisciplinare Italiana (AMI).

E' docente di Giudaismo presso il Centro Studi Vicino Oriente di Milano e presso I'ISSR-MI collegato
alla Facolta Teologica dell’Iltalia Settentrionale; collabora con diversi Atenei pontifici - tra i quali
I'Istituto di Studi Ecumenici S. Bernardino di Venezia, I’'Universita Pontificia Salesiana (UPS), il San
Bonaventura, il Marianum e I'Auxilium di Roma - e con diversi Istituti Teologici.

E' docente e consulente all'interno di diverse iniziative locali e nazionali per il dialogo fra le chiese e
gli ebrei: in particolare, ha curato il progetto Judaica (1998-2003) promosso dalla Casa Editrice
Ancora di Milano. Autrice di numerosi libri, attualmente dirige la collana “Studi Giudaici” per la
Casa Editrice Effata e cura la rubrica “Judaica” per la nuova edizione della rivista “Terrasanta”
nell’lambito dei periodici della Custodia francescana. E consulente di redazione per le riviste
“Terrasanta” e “Jesus”.

|r\\

Ha curato la revisione ecumenica e la stesura delle voci ebraiche per Enciclopedia del

Cristianesimo”, edita da De Agostini (Novara 1997); ha curato alcuni “"Quaderni” sull’Ebraismo per
le Edizioni Studio Domenicano (Bologna 1997-1999), per le quali ha coordinato anche i "Quaderni”
sulle Chiese della Riforma (Bologna 2004-2007).

Ha diretto la sezione “Ebraismo” per la nuova edizione dell™Enciclopedia Filosofica”, edita da
Bompiani (Milano 2006), a cura della Fondazione Centro Studi Filosofici di Gallarate, sotto la
direzione del Prof. Virgilio Melchiorre dell’Universita Cattolica di Milano.

Collabora con gli Uffici Nazionali della CEI (Conferenza Episcopale Italiana) e con alcune riviste, tra
le quali, SeFeR (Studi-Fatti-Ricerche), Qol, Horeb, Studi Ecumenici, Parola Spirito e Vita (PSV),
Rivista di Pastorale Liturgica (RPL), La scuola domenicale.

E' membro del gruppo interconfessionale “Teshuvah” del Centro Ecumenico Diocesano di Milano,
per il dialogo fra le chiese e gli ebrei, e collabora con il Segretariato Attivita Ecumeniche (SAE). E'
socio fondatore e membro del Consiglio direttivo del Centro Studi Nazareth Alta Formazione

(CeSNAF), per la promozione integrale della persona, della coppia e della famiglia.

Per un elenco delle principali pubblicazioni, si veda Il significato della sofferenza nell'ebraismo

- Introduzione

© 2009 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org



