www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la cultura 24/03/10

L'etica come risveglio
Prof. Roberto Mancini
Docente di Ermeneutica Filosofica, UniversitA di Macerata

Facilmente possiamo essere feriti, colpiti, stanchi, oppure privati di relazioni, doti e possibilita di
vita buona dal processo dall’invecchiamento. Siamo esposti, dalla nascita, all’aggressione della
morte. Per la nostra costitutiva apertura al meglio, per il sogno di vita vera che solo pu¢ ispirare
I'esistenza e darle il giusto respiro, per la “suscettibilita” tipica del corpo, per la sensibilita del
cuore e dell’anima, per la richiesta di senso che viene dalla ragione, tutto questo resta uno
scandalo. E lo scandalo della fragilita, da sempre, spinge spesso gli uomini verso la volonta di
non vedere, di non sentire, di negare la sofferenza degli altri e il sistema di iniquita che Ia
produce, al di la delle sventure imponderabili e accidentali. E' noto come ci si difenda dalla
penosa percezione della debolezza in se stessi attraverso |'attribuzione di quella debolezza agli
altri, disprezzandola in loro e facendone la conferma del nostra forza e del nostro “merito”.
Rispetto a se stessi, molti si comportano come se non fossero nati per una promessa di felicita,
per una pienezza di umanita, ma solo per evitare il piu possibile di sentire il dolore.
Obbedendo cosi, per tutta la vita, alla paura del dolore, che diventa allora la vera regista di ogni
scena dell’esistenza.

Il dolore e un’antienergia potentissima e, appunto, la paura del dolore & lI'energia che
immediatamente ne consegue. Questo tipo di energia costruisce difese, barriere, sistemi di vita,
civilta, credenze religiose, forme economiche e politiche, senza mai consentire pero agli
esseri umani di generare una vera risposta alla fragilita e al male stesso che origina le
nostre sofferenze. La paura del dolore puo, entro certi limiti, approntare qualche tipo di
narcotizzazione o di anestesia. Pud addormentarci di fronte alla realta. Quello che proprio non
puo fare e destarci, restituirci la liberta di dare la nostra risposta alla vita. Credo che
questa, unita all’angoscia dinanzi alla mortalita - estrema fragilita del nostro essere —, sia la
radice interiore dell’egoismo di massa e del cinismo come ideologia. Queste sono le due
gigantesche pietre tombali che, unite alla mancanza di veri e diffusi processi educativi della
persona e del cittadino, impediscono tuttora ogni risveglio della vita sociale e civile. Finché le
condizioni dell’esistenza per la gran parte degli individui sono queste, il confronto con il dolore,
con la sofferenza, con il male finisce per essere quasi sempre perdente perché ci mancano una
spiritualita e una cultura della felicita. Felicita che - inconfondibile con le situazioni della
fortuna, del privilegio, del lusso, del mero “benessere” materiale - & vita buona condivisa e
proprio per questo capace di dare risposte solidali, umane, profetiche anche
all’aggressione che ci viene dal male e dalla malattia.

E’ tenendo conto di uno scenario simile che mi viene in mente con grande evidenza l'esigenza di
far conoscere alle persone “normali” (sia detto con tutte le virgolette del rispetto che deve
impedire di giudicare qualsiasi persona secondo lo schema normale/anormale), al di la della
cerchia degli studiosi, il pensiero di Emmanuel Lévinas. Anche perché persino nell’'ambito degli
specialisti di studi filosofici la luce di questo pensiero viene spesso ridotta all’'opacita di qualche

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 1



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la cultura 24/03/10
L'etica come risveglio

\\'I

formula stereotipa, del tipo “l'etica come filosofia prima”, “la responsabilita per l'altro”, “i
primato del volto” e cosi via. In un paese come |'Italia contemporanea, poi, parole del genere
vengono sbrigativamente liquidate come espressione di “buonismo”, termine che nell’ottica del
cinismo di massa serve a formulare la massima accusa che si puo fare alle idee di qualcuno.
Lévinas, nato a Kaunas in Lituania nel 1905 e morto a Parigi nel 1995, ha attraversato |'intero
Novecento con tutte le sue tragedie e proprio per questo ha cercato di aprire il sentiero di una
cultura che riesca a spezzare la spirale distruttiva fatta di indifferenza, persecuzione, sterminio,
camere a gas, campi di concentramento, bombe atomiche. Il compito che investe chi, come lui, &
sopravvissuto alla Shoa € quello di una memoria attiva, che lotta ogni momento per
liberare il pensiero dalla violenza che si radica anzitutto nei cuori e nella ragione. La
grande sorgente di questa filosofia e la tradizione profetica che si esprime nella Torah e poi nei
commenti del Talmud, nonché nella vicenda simbolica e universale di Israele.

Il profetismo biblico rappresenta per lui l'invito permanente, anche per la filosofia, a non
chiudersi nello statuto di un amore per la sapienza, divenendo piuttosto e piu radicalmente
sapienza dell’amore. “"Amore” & parola che Lévinas usa con estrema parsimonia e che egli
condensa nell'indicazione seguente: I'amore & la preferenza per l'altro (cfr. E. Lévinas, Tra
noi. Saggi sul pensare-all’altro, Milano, Jaca Book, 1998, pp. 137-156). Si tratta di un amore
etico non perché sia imbrigliato da regole e procedure. In Lévinas non c’é nulla di moralistico. E’
un amore etico, invece, in quanto si apprende nell’esperienza dell’etica, che per lui non & affatto
una teoria morale, perché é essenzialmente I'esperienza concreta dell’incontro con l’altro.
Dal suo volto mi raggiunge irrecusabilmente il comando “non uccidere!”. Un divieto
fondamentale che perd0 non pud restare semplicemente un divieto: nella vita reale esso si
dispiega e si svolge come un dovere di cura positiva, di attenzione, di dedizione nei
confronti sia del “tu” che ho davanti, sia del “terzo”, cioe di chiunque altro. Non & un peso che si
impone da fuori all'io del soggetto, € la rivelazione del dato originario per cui siamo costituiti
nella relazione interpersonale e nella responsabilita. Scoprirlo & come risvegliarsi, & nascere
alla vita vera, che inizia quando smetto di porre il mio io come centro del mondo, come tiranno
interiore, come criterio e misura di ogni cosa.

La chiave di questa prospettiva sta in un’‘ermeneutica incrociata: Lévinas interpreta l'etica in
modo biblico, secondo la memoria del fatto che servire Dio significa praticare la giustizia verso
lo straniero, I'orfano, la vedova. Il contrario esatto di chi rimane prigioniero dello scandalo della
fragilita. Nel contempo, interpreta la Scrittura in modo etico, cioé si libera di ogni
incrostazione sacrale e clericale, ritualista e fondamentalista, cogliendo invece in essa l'appello
costante di Dio alla fraternita verso tutti. Ne deriva che l'etica & la pratica della giustizia
dell’amore e che solo cosi noi partecipiamo alla relazione con il Bene, che & la fonte di ogni vita
ed e la verita invano cercata dalle filosofie che immaginano la ragione come un organo neutrale.
Il Bene ci investe di questa responsabilita incondizionata. Responsabilita che riguarda me,
per primo e in prima persona, senza che io possa nascondermi dietro I'attribuzione della
responsabilita stessa ad altri, o dietro la sua parcellizzazione in quote che decido io, oppure
dietro la rivendicazione della reciprocita di trattamento. E senza che possa rovesciare questa
responsabilita in qualche forma di sovranita o di dominio del mio io. Aderire a questa
responsabilita costitutiva e incondizionata, che & l'autentica traduzione dell’'amore, non significa
restare schiacciati o schiavi. “"Nessuno & schiavo del bene”, scrive Lévinas (Altrimenti che

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 2



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la cultura 24/03/10
L'etica come risveglio

essere o al di la dell’essenza, Milano, Jaca Book, 1987, p. 15), sottolineando che assumere
pienamente, fino in fondo, la responsabilita significa nascere davvero, giungere alla propria
unicita di soggetto.

Dinanzi alla sofferenza, di qualunque origine, la responsabilita etica diviene prossimita, cura,
compassione, dedizione, misericordia, fino all’'estremo confine di quella che l'autore chiama
“sostituzione”. Essa incarna lo svolgimento completo della dinamica della responsabilita, per cui
io arrivo a sostituirmi all’altro perseguitato, all’altro aggredito, e faccio di me stesso la
protezione vivente che, per quanto possibile, mette l'altro al sicuro. “Sostituzione” non
vuol dire usurpazione, sottrazione della liberta altrui, ma dedizione estrema, amore fedele fino in
fondo: dare la vita perché laltro sia salvo. Del resto Lévinas non immagina neppure una
onnipotenza della sostituzione: € vero infatti che ci sono situazioni, come quella del dolore fisico
oppure del lutto, in cui io non posso propriamente sostituirmi all’altro. L'autore vuole indicare
pero la direzione dell’etica come dinamica concreta di azione e di vita, vuole evidenziare il valore
dell’andare fino in fondo e della disponibilita senza riserve.

Il senso della sostituzione, da cogliere non in uno spirito di una onnipotenza ma nello spirito
dell’esposizione estrema, si delinea nel suo confine piu arduo, la sostituzione nei confronti
dell’altro colpevole, dell’altro malvagio. Per Lévinas compassione e misericordia non possono
liguidare le esigenze della giustizia verso le vittime del male. Cido non significa che egli attenui il
valore della compassione misericordiosa. L‘autore ne illumina il valore mostrando che la
compassione non ¢ il frutto di un semplice sforzo di volonta, non € “inventata” dal soggetto. In
realta ognuno deve apprenderla dagli altri. E’ proprio la sofferenza altrui a insegnarmi
questa apertura del cuore e della coscienza. Solo nel cammino di un simile apprendimento
si riesce a farsi carico del patire del nostro prossimo. Riprendendo il messianismo della fede di
Israele Lévinas ritiene che la compassione sia il nucleo dell'umile esperienza messianica, in cui la
vera attesa del Liberatore nella storia si attua come un prendere su di sé la sofferenza degli
altri. “Il Messia ¢ il re che non comanda piu dal di fuori (...). Il Messia sono io, ed essere Io &
essere Messia. Si vede dunque che il Messia ¢ il giusto che soffre, che egli ha preso su di sé le
sofferenze degli altri (...). Il messianismo non € la certezza della venuta di un uomo che arresta
la storia: € il mio potere di sopportare la sofferenza di ognuno” (E. Lévinas, Difficile liberta,
Milano, Jaca Book, 2004, pp. 116 e 117). Con questa responsabilita il soggetto non usurpa
I'identita del Messia, né tanto meno quella di Dio; piuttosto ne partecipa, preparando quella
consolazione volto per volto che solo Dio puo compiere.

Per Lévinas la compassione e la misericordia vissute senza riserve si danno appunto nella
sostituzione. Si prefigura qui la pazienza assoluta di chi accetta su di sé non solo la sofferenza di
quelle di solito vengono dette vittime innocenti, ma anche la colpa altrui. Questa non &
cancellata o dimenticata: & riconosciuta, ma liberamente assunta dalla vittima. Senza
distruggere la legge, la misericordia offre una possibilita ulteriore. Scrive |'autore:
“Chiedere nella sofferenza subita questa sofferenza (...) non significa trarre dalla sofferenza una
qualche virtl magica di riscatto, ma passare, nel trauma della persecuzione, dall’oltraggio subito
alla responsabilita per il persecutore e, in questo senso, dalla sofferenza all’espiazione per altri”
(E. Levinas, Altrimenti che essere o al di la dell’essenza, cit., p. 139). Non & una compassione
selettiva, volta alla sofferenza ma non alla colpa. Proprio la vittima, da un lato, € lI'unica a
poter spingersi sino alla sostituzione anche nei confronti di chi commette il male.

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 3



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la cultura 24/03/10
L'etica come risveglio

Dall’altro, chi arriva sino a questo punto condivide la sofferenza stessa di Dio per il male del
mondo e testimonia della verita della sua Parola, che annuncia: “Avro misericordia per coloro che
dalla misericordia furono esclusi” (Os 2, 25, citato da Emmanuel Lévinas nel libro Nell'ora delle
nazioni, Milano, Jaca Book, 2000, p. 6).

La compassione misericordiosa € sostituzione e questa porta frutto come espiazione. Con tale
parola non si indica un pagamento, ma una liberazione: espiare significa trattenere il male
presso di sé, quasi disinnescarlo, affinché I'altro possa sperimentare di nuovo il bene. In questo
senso € una sorta di “gestazione dell’altro” (E. Lévinas, Altrimenti che essere o al di la
dell’essenza, cit., p. 132). Cosi la sostituzione, anziché fare della sofferenza in sé un principio
salvifico o una prova da offrire a Dio, realizza una dinamica restitutiva della realta del bene. Non
si tratta di far piacere a Dio con prove estreme di sofferenza, ma di esistere in modo
che nessuno soffra pilu. E’ cosi che Dio stesso agisce. Si comprendono allora queste parole di
Levinas: “E’ in questo surplus della sofferenza di Dio sulla mia sofferenza che risiederebbe
I'espiazione, € nella sofferenza di Dio che si compie il riscatto dalla colpa fino alla cessazione
della sofferenza” (E. Lévinas, Nell’'ora delle nazioni, cit., p. 147).

Di fronte a una simile visione della condizione umana, molti arretrano, restano irritati, giudicano
esagerata ed esorbitante la pretesa dell’etica levinasiana. Eppure questo sguardo sulla realta mi
sembra l'inizio della vera lucidita e I'esodo dalla malafede anzitutto con noi stessi. Il che
vale soprattutto nel confronto di ciascuno con la sofferenza, propria e altrui. Il pensiero di
Lévinas ci indica la via dell’etica come risveglio e come duplice nascita: nascita dell'io alla
responsabilita e alla sua autentica liberta, ma anche nascita dell’altro oltre il male. Seguire le
tracce del senso della compassione misericordiosa conduce al dinamismo fondamentale delle
doglie del parto di un’identita umana radicale. Si capisce allora, nonostante i deliri religiosi,
ideologici e nazionalisti, che la terra promessa non & un pezzo di terra da difendere con la
violenza, & I'umanita rinnovata. Ossia I'umanita divenuta radicalmente nuova perché, avendo
ripudiato la fraternita al modo di Caino, ¢ finalmente nata alla fraternita secondo il Bene.

Biografia

Roberto Mancini, nato a Macerata nel 1958, & professore ordinario di Filosofia Teoretica presso
I'Universita di Macerata, dove & anche Presidente del Corso di Laurea in Filosofia e Vice Preside
della Facolta di Lettere e Filosofia.

Collabora con le riviste “Servitium”, “Ermeneutica Letteraria” e “Altreconomia”. Dirige la collana
“Orizzonte Filosofico” dell’editrice Cittadella di Assisi. E' membro del Comitato Scientifico della
Scuola di Pace della Provincia di Lucca e della Scuola di Pace del Comune di Senigallia.

Oltre a circa 200 articoli e saggi brevi di etica, antropologia filosofica, teoria della verita e filosofia
della religione, ha pubblicato i seguenti volumi:

- L'uomo quotidiano, Marietti 1985;

- Linguaggio e etica, Marietti 1988;

- Comunicazione come ecumene, Queriniana 1991;

- L’ascolto come radice: teoria dialogica della verita, Edizioni Scientifiche Italiane 1995;

- Esistenza e gratuita. Antropologia della condivisione, Cittadella 1996;

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org 4



www.fondazionegraziottin.org, Area divulgativa - Il dolore e la cultura 24/03/10
L'etica come risveglio

- Il dono del senso, Cittadella 1999;

- Il silenzio, via verso la vita, Qigajon 2002;

- Senso e futuro della politica, Cittadella 2002;

- L'uomo e la comunita, Qigajon 2004;

- Il senso del tempo e il suo mistero, Pazzini 2005;

- L'amore politico: sulla via della nonviolenza con Gandhi, Capitini e Levinas, Cittadella 2005;
- Esistere nascendo: la filosofia maieutica di Maria Zambrano, Edizioni Citta Aperta 2007;

- L'umanita promessa. Vivere il cristianesimo nell’eta della globalizzazione, Pazzini 2008.

In collaborazione con altri autori ha inoltre scritto “Etiche della mondialita” (Cittadella 2007).
Dal 2008 & membro del Comitato Culturale della Fondazione Alessandra Graziottin.

© 2010 - Fondazione Alessandra Graziottin - www.fondazionegraziottin.org



